
6

05
juin
2025

Isabelle 
Cambourakis

/ La collection « Sorcières » fête ses dix ans. 
 Sa genèse est-elle liée à un moment politique  

ou militant particulier ?

Mon frère dirigeait la maison d’édition et m’a proposé 
de réfléchir à une collection de sciences humaines. 
C’est devenu l’occasion de créer une collection axée 
sur le féminisme. En 2013-2014, il existait très peu 
de collections, de maisons d’édition ou de librairies 
spécialisées sur ces questions. Politiquement, il y avait 
de multiples remises en question du droit à l’avortement 
en Europe (Espagne, Pologne…), et on baignait dans un 
contexte réactionnaire d’attaques homophobes avec les 
manifestations contre le mariage pour tous. La situation 
était bouleversante et inquiétante pour plein de gens.

Parallèlement, je fréquentais des espaces féministes 
bouillonnants et je commençais à mener des recherches 
sur l’histoire des mouvements sociaux des années 
1970. J’étais dans un moment de grande politisation via 
la recherche de textes, de découvertes intellectuelles, 
de pratiques militantes, d’expériences dans des 
espaces syndicaux et des milieux libertaires qui ont une 
grande pratique de la traduction de textes et de leur 
diffusion via des brochures, des infokiosques ou des 
bibliothèques. En outre, j’avais été libraire pendant dix 
ans, donc au contact de plusieurs textes comme ceux de 
Starhawk, une militante féministe et écolo états-unienne 
qui se définit comme « sorcière néopaïenne » et qui était 
un peu considérée comme un ovni politique.

Tout ceci m’a intéressée de manière très pragmatique, 
autour des questions : avec quelle énergie et avec quelle 
vision lutte-t-on ?

/ Quelle était l’ambition de cette collection féministe ?

Publier des textes féministes, avec la volonté de publier 
en féministe. Nous ne voulions pas nous contenter 
d’éditer des textes, mais réellement nous poser la 
question des manières de travailler les textes. Par 

Il y a dix ans, les éditions Cambourakis créaient la 

collection « Sorcières » pour donner une place aux 

textes féministes, écologistes, anticapitalistes écrits 

dans les années 1970 et 1980. Retour sur cette décennie 
d’effervescence intellectuelle et militante avec la directrice 
de cette collection. Elle livre son regard aiguisé sur le 
monde de l’édition indépendante, qui résiste tant bien  
que mal aux assauts de l’extrême droite. 
 VANINA DELMAS PHOTOS MAXIME SIRVINS 

face 
à

exemple, on a rapidement publié des livres en écriture 
inclusive. Il fallait aussi nous demander quel type de 
textes féministes nous voulions éditer, en fonction 
des besoins qui s’exprimaient dans les mouvements 
sociaux, car notre désir profond était de publier des 
textes ayant une efficacité politique. Je voulais traduire 
des textes étrangers parce qu’il y en avait très peu en 
français sur des thématiques qui ont pris de l’ampleur ces 
dernières années : féminisme et santé, afroféminisme, 
écoféminisme… Mais aussi rééditer des textes des 
années 1970-1980 et publier des créations féministes 
francophones contemporaines. Le défi était de trouver 
un équilibre entre les luttes féministes d’hier  
et d’aujourd’hui, et des manières d’aborder le féminisme 
qui nous étaient encore étrangères en France.



Isabelle 
Cambourakis

« On ne pourra plus 
revenir à une édition 

sans publications 
féministes »À Paris, le 30 mai.



8

05
juin
2025

/ Pourquoi ces textes sont-ils si méconnus, 
voire inconnus, en France ? Est-ce lié à un monde 
universitaire particulièrement obtus sur le 
féminisme ?

C’est lié à plusieurs histoires de réseaux et de circulation, 
mais aussi à une spécificité française qui fait qu’on a du 
mal à accepter des textes qui remettent en question 
l’universalisme blanc. Dans les années 2000, ces thèmes 
et la vision intersectionnelle étaient peu abordés, car 
ils ne s’inscrivaient pas dans la lignée des théories 
féministes françaises, essentiellement matérialistes.  
Je savais qu’il y avait de l’air frais ailleurs, avec des 
pensées plus pragmatiques et à partir de ce qu’on 
appelle en épistémologie féministe le point de vue situé. 
Je ne me voyais pas publier des textes qui analysent 
les situations vécues par les femmes, mais plutôt des 
textes rédigés à partir d’expériences des personnes 
concernées, qui articulent théorie et pratiques ; par 
exemple bell hooks, dont nous avons publié plusieurs 
livres, qui, à partir du racisme systémique vécu dès 
l’enfance, propose une analyse qui croise le genre, la race 
et la classe.

/ Starhawk, bell hooks, Dorothy Allison… Vous avez 
traduit et publié de nombreux textes états-uniens, 
et certaines figures sont devenues emblématiques 
dans les milieux militants français. Est-il primordial 
de montrer qu’une autre société états-unienne que 
celle prônée par Trump existe et infuse ailleurs ?

En effet, d’autres voix états-uniennes existent, et 
depuis des décennies, car beaucoup de ces textes ont 
été écrits dans les années 1980 ! Le but était aussi de 
revenir sur une histoire du féminisme aux États-Unis, 
qui a été extrêmement diverse grâce à des voix venant 
des militantes noires, chicanas, asiatiques… Il existait 
également une poésie féministe aux États-Unis, héritière 
des histoires minoritaires. Là-bas, il y a eu très tôt une 
ébullition autour des questions d’intersectionnalité, qui 
a permis de remettre en cause la primauté de la classe 
en l’articulant avec l’ensemble des dominations croisées. 
Une romancière comme Dorothy Allison, par exemple,  
a développé une œuvre puissante et inspirante à partir 
de son identité de lesbienne issue des milieux populaires 
« white trash ». 

Cela inspire beaucoup la collection, qui, je crois, reflète 
ce qui se passe dans les milieux militants et l’émergence 
d’un intérêt pour d’autres manières d’articuler féminisme 
et questions sociales, féminisme et handicap, féminisme 
et antispécisme, etc. Nous avons publié les premiers 
livres de bell hooks au moment où le milieu afroféministe 
français se diffusait de plus en plus, avec des figures 
comme Amandine Gay, Fania Noël, Laura Nsafou et 
d’autres. Nous ne voulons pas que nos publications 
suivent simplement un agenda féministe, mais bien 
qu’elles s’inscrivent dans une transformation sociale  
du monde où le féminisme est un outil incontournable.

/ Quelles avancées ont été déterminantes ces 
dix dernières années ?

Les pensées sur l’intersectionnalité, l’arrivée d’un 
ensemble de pensées critiques extrêmement 

Après #MeToo, 
il y a eu une 
nouvelle explosion 
de l’intérêt pour 
l’écoféminisme.

face à 
Isabelle Cambourakis /

intéressantes, le développement de l’écoféminisme, etc.  
Et #MeToo a été une révolution sociale, dans le sens où  
il y a clairement un avant et un après. Ce mouvement 
a permis un changement d’échelle pour la prise de 
conscience, la prise de parole et la créativité. Il a aussi eu 
des effets dans le monde de la littérature : des écrivaines 
se sont autorisées à écrire sur ce sujet. Évidemment, cela 
s’est accompagné parfois de « feminism washing », mais 
cela n’enlève rien à la professionnalisation de femmes 
féministes qui arrivent dans le monde de l’édition avec 
un logiciel différent, qui ont envie d’éditer autrement, 
de publier d’autres personnes. Sans oublier la création 
de maisons par des féministes ou par des éditrices qui 
ont quitté une grosse structure pour créer leur propre 
entité, leur collection.

La production de livres féministes a aussi augmenté, 
et il a bien fallu leur faire une place. Quand j’ai commencé, 
certains libraires rigolaient quand je leur parlais de ma 
future collection féministe. Il n’y avait ni table ni rayon  
pour cette thématique.

/ Parallèlement, on constate ce qu’on nomme un 
« backlash », un retour de bâton, et des tendances 
réactionnaires en hausse dans la société.

Nous voyons en effet la montée des extrêmes droites, 
notamment du trumpisme, qui remet tout en cause, dont 
la scientificité des faits, et la montée de différentes formes 
de masculinisme. Il faudrait une analyse historique fine 
des spécificités des différents backlashs, en lien avec les 
transformations sociétales. Ces dix dernières années, 
nous avons quand même vécu beaucoup de moments 
sociaux importants : le mouvement contre la loi travail, 
Nuit debout, #MeToo, les marches pour le climat, les gilets 
jaunes, les mouvements contre la réforme des retraites, 
les Soulèvements de la Terre, etc. Et en même temps, ou 
juste après, toujours des retours de bâton.

Dans l’édition, je pense que nous avons connu des 
transformations systémiques et qu’on ne pourra plus 
revenir à une tendance sans publications féministes. Cela 
dit, dans les années 1970, il y a aussi eu une augmentation 



9

Isabelle  
Cambourakis 

est éditrice, responsable 
des collections « Sorcières » 

et « Radeau » aux 
éditions Cambourakis. 

Elle est aussi libraire 
dans les Cévennes et 

chercheuse indépendante, 
travaillant depuis une 

quinzaine d’années sur la 
sociohistoire des luttes et 
des mouvements sociaux. 

Elle a également été 
enseignante en région 

parisienne, syndicaliste à 
SUD, et défend la pratique 

de l’école du dehors.

des collections et des titres féministes en lien avec le 
mouvement social puissant, et finalement cette fenêtre 
s’est refermée.

/ Impossible de passer à côté de la bollorisation d’une 
partie du monde de l’édition et des médias, ni d’une 
montée en puissance de l’extrême droite dans cet 
écosystème. Comment pouvez-vous résister ?

Chez Bolloré ou dans des maisons d’édition 
réactionnaires, des bouquins islamophobes ou antiwoke 
peuvent tout à fait coexister avec des textes féministes, 
mais ceux-ci se situeront plutôt dans un féminisme 
blanc élitiste, ce qui brouille la vision que le grand public 
peut avoir de ces sujets. On n’aura jamais des moyens 
équivalents, notamment en termes de communication, 
pour s’imposer comme alternative à ce raz-de-marée 
réac. Il n’y aura jamais de « Relay Cambourakis » dans 
les gares. Alors on essaie juste de continuer à mener la 
bataille culturelle en publiant des textes qui, selon nous, 
peuvent avoir un impact social. Il faut tenir !

Nous sommes aussi dans un contexte de chute des 
ventes de livres, en lien avec l’inflation et une baisse des 
pratiques de lecture. En librairie, il y a une tendance à aller 
vers des « valeurs sûres », de la part tant des clients que 
des libraires, c’est-à-dire vers des auteurs qu’on connaît, 
qui passent à la télé et à la radio, ce qui nuit à la diversité. 
C’est maintenant qu’il faudrait une politique publique de 
la lecture ambitieuse ! Ces inquiétudes sur l’avenir du livre 
sont renforcées par les pratiques extrêmement invasives, 
impérialistes de ceux qui ont un agenda politique clair et 
qui ont les moyens d’occuper tout l’espace.

/ Était-ce une évidence de mettre l’écoféminisme  
à l’honneur dans la collection « Sorcières » ?

Oui, car cela faisait écho à la nécessité de penser 
l’articulation des luttes. Entre 2013 et 2016, je fréquentais 
des milieux écolos, la ZAD de Notre-Dame-des-Landes, 
et j’écrivais un mémoire de master sur l’histoire des 
mouvements féministes et écologistes dans les années 
1970. En 2015, il y a aussi eu la COP 21, ce moment 
fédérateur sur le plan militant. Les textes féministes et 
écoféministes circulaient de plus en plus, de manière 
transnationale. Après #MeToo, il y a eu une nouvelle 
explosion de l’intérêt pour l’écoféminisme, car on a vécu 
un mouvement écolo massif, avec les marches et les 
grèves pour le climat, et un mouvement féministe fort.
Il y avait une appétence intellectuelle, une curiosité 
pour un objet connu dans la tradition anglo-saxonne, 
allemande, italienne mais pas en France. Nous avons 
notamment publié Reclaim, une anthologie de textes 
écoféministes coordonnée par la philosophe Émilie 
Hache, une des premières à articuler toutes ces 
réflexions. C’est aussi une forme d’expérience collective, 
de pensée et de militantisme à un moment donné.

/ Les prémices de l’écoféminisme sont très liées 
à la lutte antinucléaire, mouvement assez atone 
depuis quelques années en France. Comment la 
transmission de cette histoire pourrait-elle nous être 
utile aujourd’hui ?

Il est vrai que ce sujet connaît également un énorme 
backlash, avec l’idée que, face au changement climatique, 
le nucléaire va nous sauver. Ce discours se diffuse par 
les décisions politiques de lancer des « petites centrales 
nucléaires », mais aussi auprès d’un public qui lit les livres 
de Jean-Marc Jancovici, par exemple, dont le dernier 
est devenu un best-seller ! Il est toujours intéressant 
de rappeler les luttes historiques. Le mouvement 
antinucléaire a vraiment été massif dans les années 
1980 partout en Europe et aux États-Unis, mais pas en 
France. Beaucoup de femmes étaient engagées dans 
ce mouvement qui était pacifiste, car il était surtout 
question du nucléaire militaire. Il y avait des occupations 
de sites – qui n’étaient pas appelées ainsi, car c’est un 
terme militaire – avec cette idée de reclaim (récupération, 
réappropriation), c’est-à-dire redonner leur densité aux 
territoires en leur restituant leur historicité, par exemple 
quand ils appartenaient à des peuples autochtones. 
Il s’est passé des choses extrêmement excitantes du 
point de vue de la grammaire des luttes, de la créativité, 
de la radicalité. Il y a l’éternel discours prônant l’idée que 
« les nouvelles générations sont plus radicales que les 
anciennes ». Or les féministes historiques n’étaient pas 
des militantes bien sages : elles posaient des bombes, 
notamment les suffragettes au XIXe siècle ou Françoise 
d’Eaubonne en 1975. J’ai beaucoup réfléchi à la notion de 
violence et de non-violence à partir de son exemple. Cela 
permet de relativiser ce qui se passe aujourd’hui, car les 
pratiques des militant·es écolos sont quand même hyper 
tranquilles. Personne ne pose de bombe ! Les qualifier 
d’écoterroristes est totalement inapproprié. ·


